
 

Teitelbaum, Vanesa; “De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los 

refugiados judíos en tiempos de la Segunda Guerra Mundial” Cuadernos del Ciesal, Rosario, 

UNR,  N° 24, Vol. 2, 2025, pp. 1-28, ISSNe 1853-8827. 

https://cuadernosdelciesal.unr.edu.ar/index.php/inicio 

 

Esta obra está bajo licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional  
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es_AR  

 

De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de 

los refugiados judíos en tiempos de la Segunda Guerra Mundial  

 

 

Vanesa Teitelbaum
 (*)

 
 

Resumen 

 

El artículo profundiza una línea de análisis, prácticamente inexplorada por la historiografía 

hispanoamericana, centrada en el examen de las trayectorias de huida y salvación judía a 

través del Lejano Oriente. Con ese propósito, el trabajo se detiene y ahonda en torno a las 

percepciones, sentimientos y emociones de quienes se salvaron a través de esta ruta de escape y 

migraron hacia diferentes destinos, como Argentina, México y otros espacios americanos. El 

artículo sugiere, retomando la categoría de comunidad emocional acuñada por Barbara 

Rosenwein, que los refugiados judíos compartieron un conjunto de emociones y sentimientos, 

tales como el miedo, la incertidumbre, el dolor, el cansancio y la aflicción, combinados con el 

alivio, la esperanza y el agradecimiento a las ayudas recibidas, tanto por parte de familiares, 

como de funcionarios diplomáticos y especialmente de integrantes de comités de ayuda a los 

refugiados. En el caso específico de los judíos polacos que se salvaron a través de esta ruta de 

escape por el Lejano Oriente, fue posible, además, identificar un conjunto de sentimientos, 

emociones y percepciones específicas, tales como el elogio a la hospitalidad y la amabilidad de 

los japoneses y la valoración al papel desempeñado por el Comité de Ayuda a los Refugiados 

en Kobe. Las principales fuentes para este trabajo fueron documentos personales, como diarios 

y testimonios orales y escritos conservados en archivos como el United States Holocaust 

Memorial Museum (USHMM), (Estados Unidos), complementados con materiales de la 

División de Historia Oral del Instituto de Judaísmo Contemporáneo de la Biblioteca Nacional 

de Israel y testimonios resguardados en los archivos del Yad Vashem.  

 

 

Palabras clave: Argentina; Polonia; Refugiados judíos; Escape; Shoá. 

 

 

Of pain, affliction and hope: escapes and migration to the Americas from Jewish refugees 

in times of the Second World War 

 

Abstract 

 
The article explores a line of analysis, virtually unexplored in Hispanic American 

historiography, focused on the examination of Jewish flight and salvation trajectories through 

                                                           
(*)

Doctora en Historia por El Colegio de México. Investigadora del Consejo Nacional de Investigaciones 

Científicas y Técnicas (CONICET), con sede en el Instituto Superior de Estudios Sociales (ISES), 

CONICET/Universidad Nacional de Tucumán (UNT) Tucumán, Argentina. Correo vteitel@yahoo.com . 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0906-8872  

 

 

mailto:vteitel@yahoo.com
https://orcid.org/0000-0003-0906-8872


 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                2 

 
 

the Far East. To this end, the article focuses on and delves into the perceptions, feelings, and 

emotions of those who were saved through this escape route and migrated to different 

destinations, such as Argentina, Mexico, and other American territories. Reviving the category 

of emotional community coined by Barbara Rosenwein, the article suggests that Jewish refugees 

shared a range of emotions and feelings, such as fear, uncertainty, pain, fatigue, and affliction, 

combined with relief, hope, and gratitude for the assistance received from family members, 

diplomatic officials, and especially members of refugee aid committees. In the specific case of 

the Polish Jews who escaped via this escape route through the Far East, it was also possible to 

identify a set of specific feelings, emotions, and perceptions, such as praise for the hospitality 

and kindness of the Japanese and appreciation for the role played by the Refugee Aid 

Committee in Kobe. The primary sources for this work were personal documents, such as 

diaries, and oral and written testimonies preserved in archives such as the United States 

Holocaust Memorial Museum (USHMM), supplemented by materials from the Oral History 

Division of the Institute for Contemporary Jewry at the National Library of Israel and 

testimonies held in the archives of Yad Vashem.  

 

Key Words: Argentina; Poland; Jewish refugees; escape; Shoah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                3 

 

De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos 

en tiempos de la Segunda Guerra Mundial  

 

 

Introducción  

 

Desde que estalló la Segunda Guerra Mundial, en septiembre de 1939, miles de 

hombres y mujeres huyeron de sus poblados en Polonia y se dirigieron hacia el Este, en 

la frontera con Lituania,
1
 y se refugiaron en Vilna, una conocida urbe caracterizada por 

su vitalidad cultural y religiosa judía. Allí lograron subsistir, apoyados por organismos 

de socorro de origen norteamericano, como el American Joint Distributtion Committee 

(JDC), denominado popularmente el Joint,
2
 y por comités de ayuda local, como el 

Comité de Refugiados de Vilna (Refugees Committeee of The Keylah in Vilnius), así 

como por la ayuda brindada por los habitantes judíos de Vilna.
3
 

El desarrollo de la guerra y, en especial, la ocupación soviética de Vilna y del resto de 

Lituania en junio de 1940, complejizó la situación de los refugiados, que se vieron 

impelidos a adoptar la ciudadanía soviética (lo cual les impediría regresar a Polonia) o 

bien, convertirse en apátridas, enfrentando de esa forma el peligro de ser enviados a 

Siberia o a alguna de las provincias del Lejano Oriente de Rusia. La dominación 

soviética y la expansión de los alemanes en Europa Occidental agravaron la precariedad 

y vulnerabilidad de los refugiados y, en ese contexto, los que pudieron trataron de irse. 

Fue entonces cuando se desplegó una de las pocas rutas de escape exitoso durante la 

Segunda Guerra Mundial: salir de Lituania a Rusia y de allí a Japón para embarcar 

                                                           
1
 Tal como advierten especialistas sobre el tema, como Edele, Warlik, Goldlust, Fitzpatrick y Grossmann 

(2017) aunque las cifras constituyen todavía materia de discusión, se estima que aproximadamente 

200.000 judíos polacos lograran salvarse al atravesar, quedarse o escapar desde territorio soviético. 

Siguiendo también a estos especialistas es posible inferir, además, que dentro de este contexto más 

amplio, fueron, probablemente, miles los que escaparon a través de varias rutas desde Lituania.    
2
 El Joint es considerado como “la mayor organización filantrópica judía en el mundo” (Avni, 2003, p. 

28). La centralidad del Joint en el periodo es indudable, tal como muestra Bauer (1981), quien propone, 

además, que esta institución creada en 1914 en Estados Unidos, durante la Segunda Guerra Mundial 

experimentó una profunda transformación al convertirse en una institución global en el campo del socorro 

y el rescate judío (Bauer, 2009). 
3
 Zadoff (2004) sostiene que aproximadamente entre 10.000 y 15.000 judíos se refugiaron en Vilna 

provenientes de la zona polaca ocupada por los nazis y del área invadida por los rusos. Por su parte, 

Medzini (2016) señala que “cuando Alemania invadió la parte de Polonia que le había sido asignada en 

virtud del pacto ruso-alemán de agosto de 1939 y la ocupó en una campaña relámpago en septiembre y 

octubre de ese año”, aproximadamente 15.000 judíos escaparon de Polonia hacia Lituania que era 

formalmente independiente pero en realidad estaba bajo la dominación soviética de acuerdo con el Pacto 

Molotov-Ribbentrop que les daba a los soviéticos el control efectivo de la parte oriental de Polonia y de 

los tres estados bálticos (p. 119).  



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                4 

 
 

luego a aquellos destinos que aceptaran recibirlos. Esta vía de huida que fue posible, 

especialmente, entre finales de 1940 y mediados de 1941, permitió salvar a miles de 

judíos polacos de la guerra y el posterior genocidio, conocido más tarde como el 

Holocausto o la Shoá.
4
 

Algunas aclaraciones previas. La primera, explicar que, tal como propone Irene Eber 

(2018), desde abril de 1941 existía entre Rusia y Japón un tratado de neutralidad y este 

acuerdo se mantuvo hasta el 8 de agosto de 1945, cuando el Ejército Rojo finalmente se 

enfrentó con el ejército imperial japonés en Manchuria. Entonces, al no estar 

enfrentados entre sí Rusia y Japón, potencias situadas en bandos opuestos en la Segunda 

Guerra Mundial, fue posible esta instancia de huida durante la guerra.  

La segunda, sugerir que ante la centralidad que adquirieron los testimonios de 

sobrevivientes de los campos nazis, y en el contexto de la posguerra y la Guerra Fría, las 

experiencias de los refugiados judíos polacos que se salvaron a través de esta ruta de 

escape (Polonia-Lituania-Rusia-Japón) quedaron relegadas –incluso por ellos mismos- 

de los trabajos de reconstrucción y narración de los sucesos involucrados con la 

Segunda Guerra Mundial y el Holocausto.
5
  

En tercer lugar, me gustaría indicar que en contribuciones anteriores (en especial, 

Teitelbaum, 2024 a y b) analicé estos tránsitos de los judíos polacos, indagando las 

memorias sobre sus experiencias de huida y exilio, las emociones y los sentimientos que 

acompañaron sus desplazamientos, así como el papel crucial que desempeñaron en su 

rescate y migración los organismos de ayuda a los refugiados, como el Comité de 

                                                           
4
 Devoto (2009, p. 39) señala que el concepto de refugiados fue definido en la Conferencia de Évian de 

1938 como “toda persona que abandonase su lugar de residencia en Europa por persecuciones que 

tuviesen que ver con su raza, su religión o sus ideas políticas”. Si bien estoy plenamente consciente de las 

diferencias entre las nociones: Shoá y Holocausto, en este trabajo utilizo los dos términos, tanto el de 

Shoá, voz en hebreo que puede traducirse como catástrofe, y Holocausto, cuyo significado sería sacrificio 

por el fuego (Wieviorka, 2017, p. 25), asumiendo, además, que ninguna de estas nociones resulta 

completamente satisfactoria para denominar el genocidio al pueblo judío en Europa llevado adelante por 

los nazis.   
5
 Al respecto, resultaron esclarecedores los análisis de McDonald (2019), quien sostiene como frente al 

enfrentamiento entre Japón y Estados Unidos en la guerra, las memorias de los refugiados judíos que 

habían estado en Japón y rescataban el papel favorable de este país en su salvación podrían resultar 

desafiantes al cuestionar o matizar las percepciones dominantes en torno a las potencias en conflicto 

durante la guerra. En tal sentido, se trataba de memorias que cuestionaban las miradas hegemónicas de la 

Segunda Guerra Mundial, sobre todo porque recuperaban el papel moral de Japón en la escena 

internacional.    



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                5 

 

Asistencia a los Refugiados, creado en Kobe (Japón), y conocido como Jewcom, en 

alusión a las siglas en inglés Jewish Community, que lo conformaba.  

Las páginas que se presentan a continuación retoman y profundizan dicha línea de 

análisis, prácticamente inexplorada por la historiografía hispanoamericana, centrada en 

el examen de las trayectorias de huida y salvación judía a través del Oriente. Con ese 

propósito, la primera sección del artículo recupera algunos planteamientos vertidos en 

dichos trabajos previos, particularmente, aquellos referidos al marco temporal y espacial 

en el que se desarrollaron estas prácticas de escape y migración. Posteriormente, el 

trabajo se detiene y ahonda en torno a las percepciones, sentimientos y emociones de 

quienes se salvaron a través de esta ruta de escape y migraron hacia diferentes destinos, 

entre los que se encontraban distintos espacios americanos, como Estados Unidos, 

Canadá, Argentina, México, entre otros.
6
 

Para efectuar el análisis, me apoyo en los aportes provenientes de la renovación 

temática y metodológica de los estudios judíos en América Latina y, estrechamente 

relacionado con lo anterior, en los enfoques empleados en los trabajos sobre la Shoá. 

Asimismo, la investigación se benefició de las herramientas y conceptos utilizados en la 

historia social y la historia de las emociones, que resultaron especialmente útiles para 

explorar las experiencias de los refugiados en tiempos de la Segunda Guerra Mundial.  

Desde esas perspectivas y priorizando, a su vez, las metodologías cualitativas, examino 

un conjunto de fuentes que incluyen testimonios orales y documentos personales, como 

memorias y diarios. La lectura de los documentos reveló que los refugiados 

compartieron un conjunto de emociones y sentimientos, tales como el miedo, la 

incertidumbre, el dolor, el cansancio y la aflicción, combinados con el alivio, la 

esperanza y el agradecimiento por las ayudas recibidas durante sus escapes y refugios. 

En esa tónica, los testimonios traslucían tanto el desconsuelo y el pesimismo como la 

ilusión ante las nuevas perspectivas que traían aparejada su migración fuera del 

                                                           
6
 Según los cálculos de Avni (2003, p. 25), en total, durante el nazismo, América Latina recibió 

aproximadamente entre 90.000 y 100.000 refugiados judíos y de esta cifra, el mayor número correspondió 

a la Argentina, donde llegaron entre 32.000 y 39.000 refugiados judíos. Por su parte, Gleizer (2011, pp. 

39-40) explica que, mientras Argentina fue el país latinoamericano que más refugiados judíos recibió en 

términos absolutos, México “en relación con su dimensión y su capacidad de absorción puede ser 

considerado como uno de los que menos refugiados recibió: entre 1500 y 2200”.   



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                6 

 
 

continente europeo.
7
 A su vez, una percepción que afloró en los testimonios de 

refugiados fue el sentir que ellos fueron afortunados en comparación con las vivencias 

de quienes sufrieron torturas, humillaciones y asesinatos durante el nazismo en guetos, 

campos de concentración y de exterminio.  

Estrechamente relacionado con lo anterior, fue posible detectar otro vértice de análisis a 

través de estos testimonios, referido a los sentimientos de decepción y pesimismo frente 

a lo que podríamos denominar como la pérdida de Europa. En efecto, la desilusión y la 

tristeza ante la destrucción de su cultura y el mundo anterior a la guerra, recorrieron 

algunos de los documentos analizados sobre el tema.
8
 Una muestra en ese sentido se 

reflejó en el diario de viaje de Nejome Werchow, una refugiada judía polaca, quien en 

julio de 1941, logró llegar a Tucumán, en el noroeste de Argentina, proveniente de esta 

ruta de escape a través de Japón. La rica y antigua cultura de Europa del Este, cifrada en 

la vida judía de Polonia y Lituania, había sido destruida con la guerra y las migraciones, 

denunciaba Nejome, al tiempo que recuperaba el trabajo de un escritor ruso que advertía 

sobre la influencia creciente del movimiento de las personas que cada vez más se verían 

forzadas a abandonar lo propio y a errar.
9
  

Finalmente, el artículo plantea la relevancia que adquirió en los testimonios el 

agradecimiento a las ayudas recibidas, tanto por parte de familiares, como de 

funcionarios diplomáticos y especialmente de integrantes de comités de ayuda a los 

refugiados y habitantes de las ciudades donde se refugiaron.  

Estos sentimientos y emociones compartidos por los refugiados judíos del nazismo 

podría aproximarse a una categoría proveniente de la historia de las emociones. En 

particular, es factible recuperar la noción definida por Barbara Rosenwein (2007, p. 21) 

                                                           
7
 Estos argumentos se desarrollaron en “Entre el dolor y el alivio: un análisis de testimonios de refugiados 

judíos polacos en la Segunda Guerra Mundial”, ponencia presentada en las XIX Jornadas Inter-escuelas 

Departamentos de Historia desarrolladas en Rosario, Argentina, entre el 18 y el 21 de septiembre de 2024 

(Teitelbaum, 2024c).  
8
 Un primer planteo en torno a este tema en “War Exiles. Polish Jewish refugees in the 1940s” (“Exiliados 

de guerra”. Un análisis de las emociones de los refugiados judíos polacos en los años 1940), Colloque 

Interdisciplinaire, “Exilés, déplacés”, Université Clermont Auvergne, Maison Des Sciences de L¨Homme 

de Clermont –Ferrand, France, 25-27, Noviembre de 2024 (Teitelbaum, 2024d, comunicación expuesta a 

través de videoconferencia).  
9
 Nejome no especificaba en su diario el nombre del escritor, que aseguraba que “el vagabundeo se va a 

volver un problema, y uno va a llevar al otro, además, a abandonar lo propio y salir a errar” (Werchow, 

2022).  



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                7 

 

de “comunidad emocional”, unida por suposiciones, valores, metas, reglas de 

sentimiento y modos de expresión aceptados.
10

 Ahora bien, si pensamos en el grupo 

específico de judíos polacos que se salvaron a través de esta ruta de escape por Japón es 

plausible identificar, además, un conjunto de sentimientos, emociones y percepciones 

específicas, tales como el elogio a la hospitalidad y la amabilidad recibida durante su 

refugio en Japón. En tal sentido, fue unánime la valoración al papel desempeñado por el 

Jewcom y el agradecimiento a las ayudas ofrecidas a los refugiados, tanto por parte de 

los miembros del Comité, como de los japoneses en Kobe. También, los judíos polacos 

rescatados a través del Lejano Oriente, reconocieron la solidaridad de los habitantes 

judíos en ciudades como Vilna, donde se refugiaron, y la tranquilidad que 

experimentaron allí hasta la ocupación soviética de Lituania.  

En función de las sugerencias señaladas anteriormente, interesa efectuar algunas 

anotaciones adicionales. La primera, indicar que las personas podían pertenecer a más 

de una comunidad emocional. En tal sentido, Rosenwein propone la existencia de 

comunidades emocionales múltiples. La segunda cuestión se vincula con las 

denominaciones empleadas en este artículo, tales como emociones y sentimientos. Al 

respecto, me gustaría recuperar el trabajo de James Peire (2020), quien señala como 

hasta hace poco tiempo la historiografía empleaba la denominación “historia de las 

sensibilidades” para aludir a la dimensión sensitiva. Sin embargo, y como advierte, con 

el “giro afectivo” la emoción y las expresiones correlativas, desplazaron a la 

sensibilidad a un segundo plano.
11

 Asumiendo, además, que tratar de definir cada uno 

de los conceptos que se utilizan desde la perspectiva del giro afectivo no resulta 

sencillo, Peire (2020) sostiene que la emoción se puede definir como el primer impacto, 

que afecta al sujeto, lo toca, lo golpea y eso produce un efecto instantáneo en el cuerpo. 

El sentimiento sería la absorción más estable de la experiencia del sujeto, de eso que ha 

                                                           
10

 Según explica Plamper (2014, p. 23), al analizar a Rosenwein, una comunidad emocional podría 

entenderse como un grupo de personas con un código y un sistema de sentimientos compartido respecto a 

que conciben como favorable o amenazante, cómo evalúan las emociones de los otros, cuales son los 

modos de expresión que se esperan, alientan y deploran.  
11

No obstante, conviene advertir, el empleo entre las comunidades académicas de términos como 

emociones, afectos o sentimientos indica a su vez una inclinación y postura teórica. Por ejemplo, en 

Francia se continúa hablando de historia de las sensibilidades, más en línea con los trabajos de historia 

cultural y en España el grupo de investigación liderado por Javier Moscoso Sanabria, postula una historia 

de las experiencias y se inclinan por una historia de las formas culturales de la experiencia subjetiva 

(Moscoso Sanabria y Zaragoza Bernal 2014, p. 84). 



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                8 

 
 

tocado a la persona. El afecto nombraría algo genérico que los engloba, de menor 

definición y que alude o involucra una faceta más relacional.
12

 

Por su parte, María Bjerg y Sandra Gayol (2020), en la presentación al Dossier que 

coordinaron sobre este tema en Argentina, recuperan el consenso historiográfico acerca 

de que las emociones deben entenderse “enmarcadas históricamente, en un tiempo y 

espacio concreto, que son los que, a su vez, habilitan distintos tipos de emociones”. 

Asimismo, retoman una de las inquietudes centrales que planta esta perspectiva de 

análisis de lo emocional. En tal sentido, se interrogan acerca de cómo distinguir las 

nociones de emociones de las de sentimientos y afecto. Dicha cuestión, lejos de 

encontrar una resolución promueve una serie de debates y reflexiones. En esa dirección, 

se preguntan acerca de las posibilidades de subsumir a las dos últimas categorías 

(sentimientos y afecto) “en una noción ecléctica de emoción que funja a la vez como 

término organizador a la hora de historiar el miedo, la ira, el odio o el amor” (Bjerg y 

Gayol, 2020). 

Finalmente, es factible coincidir con las reflexiones de Estela Roselló Soberón (2022, 

pp. 342-343), acerca de la inclinación actual entre los especialistas en la historia de las 

emociones, de utilizar estos distintos conceptos en el análisis, entendiendo cada vez más 

que tanto las emociones, como los sentimientos y los afectos son construidos, 

aprehendidos y transmitidos socialmente. En esa línea, Roselló Soberón (2022, pp. 342-

343), afirma que las emociones son “construcciones culturales que permiten percibir, 

representar, conocer y ordenar el mundo de una manera específica. Para los especialistas 

en la historia de las emociones estas siempre se piensan como construcciones históricas 

y culturales que se llenan de significados particulares de acuerdo con los grupos o las 

comunidades que las experimentan y les dan un sentido específico en una época y en un 

espacio determinados”.  

                                                           
12

 Entonces, es factible pensar que las emociones se refieren más bien al esquema: estímulo -evaluación 

corporal- respuesta: algo más espontáneo. El sentimiento apunta más a hábitos estables, a prácticas 

culturales y sobre todo a estándares de inteligibilidad del mundo real. El sentimiento sería entonces la 

asunción más bien consciente del sujeto en su experiencia de esa emoción y su despliegue más extendido 

en el tiempo, en general como hábito estable o práctica sentimental. El sentimiento sería así más libre en 

cuanto deja espacio a la aceptación o rechazo de la emoción que asume, aunque alguna parte corporal 

sería imprescindible también para que haya sentimiento (Peire, 2020).  



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                9 

 

 

Breves consideraciones sobre las fuentes 

Antes de comenzar el análisis propiamente dicho, quisiera apuntar algunas breves 

consideraciones sobre las fuentes. En esa dirección, me gustaría señalar que la 

investigación se basa, principalmente, en un conjunto de 26 testimonios orales y 

escritos. Dicho corpus incluye 21 entrevistas del United States Holocaust Memorial 

Museum (USHMM), de Washington (Estados Unidos), en particular su colección 

“Flight and Rescue”, realizada en el año 2000 sobre las experiencias de refugio en 

Japón y Shanghái.
13

 Este material se complementó y completó con la revisión de dos 

testimonios contenidos en la División de Historia Oral del Instituto de Judaísmo 

Contemporáneo de la Biblioteca Nacional de Israel y otros dos testimonios 

resguardados en los archivos del Yad Vashem, también de Israel. Asimismo, entre los 

documentos personales explorados se destacó la localización de una fuente de especial 

valor para la investigación, como fue el diario de viaje de Nejome Werchow, traducido 

del ídish al castellano por Lucas Fiszman y analizado en Teitelbaum (2020, 2021a y b y 

2022).  

 

Del refugio en Vilna al amparo en Japón 

 

Una lectura de las fuentes y de la bibliografía sobre el tema permite reconstruir el 

contexto espacial y temporal en el que estas prácticas de tránsito, huida y migración se 

desarrollaron. En especial, interesa explicar, aunque sea brevemente, cómo fue el 

refugio de los judíos en Vilna y el surgimiento de la ruta de huida a través de Japón. 

Para ello, quisiera recuperar el trabajo de Bauer (1981, pp. 107-113), quien en sintonía 

con lo observado en nuestro análisis de las experiencias de los refugiados a través de sus 

testimonios,
14

 sostiene que los judíos que huyeron de Polonia hacia Vilna fueron bien 

recibidos por los judíos que habitaban allí y contaron con el apoyo fundamental de las 

                                                           
13

 Todas las entrevistas que integran la Colección “Flight and Rescue”, presentada por el USHMM en 

mayo de 2000, fueron realizadas en el año 1999, entre los meses de junio y octubre, por una productora 

de cine contratada por el USHMM, quien posteriormente, en ese mismo año, recibió dicho material para 

integrar sus archivos. Además de las entrevistas, 20 en total, que integran esta colección “Flight and 

Rescue”, en el caso de Ruth Bercowicz Segal, se incluye (aparte de la entrevista de 1999 que integra 

dicha colección “Flight and Rescue”), una entrevista realizada años atrás, en 1992, y entregada al 

USHMM en 1995 para integrar su colección permanente.  
14

 Más información en Teitelbaum, 2024 a y b. 



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                10 

 
 

asociaciones de socorro a los refugiados. Según Bauer, los judíos fueron ayudados por 

el Comité General de Ayuda para los refugiados, cuyo nombre era Ezrat Plitim, el cual 

aglutinaba a las asociaciones de ayuda judía locales y extranjeras en un organismo 

central, que contaba a su vez con el apoyo del Joint. Del problema de la alimentación de 

los refugiados y de su alojamiento se ocupaba este Comité, que estableció comedores 

populares y casas comunes para albergarlos.  

Por su parte, respecto a la estancia de los judíos polacos en Vilna, Medzini (2016, pp. 

119- 120) proporciona un recuento relevante. En particular, al explicar la situación que 

trajo aparejada la entrada de las tropas soviéticas a Lituania, el 15 de junio de 1940 y su 

anexión como parte de la Unión Soviética seis semanas más tarde (el 3 de agosto). 

Incluso antes de esta última fecha, advierte, el 1 de julio de 1940, las autoridades 

soviéticas prohibieron todas las organizaciones y actividades políticas, aparte de 

aquellas sostenidas por el Partido Comunista. En esos parámetros, tanto los judíos 

locales como los refugiados judíos de Polonia comenzaron a buscar formas de escapar 

del país, ya que las autoridades soviéticas inmediatamente comenzaron a acorralar a los 

líderes judíos de los movimientos socialistas, bundistas y sionistas,
15

 algunos de los 

cuales fueron arrestados y deportados a los campos de Siberia. Asimismo, un vasto 

número de judíos en Lituania buscaron irse porque los rusos comenzaron a perseguirlos, 

acusándolos de “inclinaciones burguesas” y de ser hostiles a la Unión Soviética. 

A grandes rasgos, este era el ambiente tras la llegada de los soviéticos en junio de 1940, 

es decir la coyuntura experimentada por los refugiados judíos en Vilna que fomentó su 

partida a Japón, a través de Rusia. Fue en ese contexto en el cual comenzó a circular la 

noticia acerca de las visas de tránsito japonesas que permitirían a los refugiados viajar a 

través de Rusia. Para concretar esta ruta de escape era indispensable, a su vez, contar 

con el permiso de salida soviético, el cual, según propone Medzini (2016, p. 123) se 

otorgó en función de su interés por no contar con más población judía después de la 

anexión del este de Polonia y los estados bálticos. También, existía una motivación 

económica, ya que los judíos pagarían por el transporte en tren con dinero en efectivo, 

                                                           
15

 La denominación bundistas alude al Bund (Unión), es decir a la Unión General de los Trabajadores 

judíos de Polonia, Lituania y Rusia que, tal como señala Visakosky (2015, p. 40), se inspiraba en las 

consignas laicas y reformistas de la socialdemocracia alemana y fue creada en Vilna, en 1897.  



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                11 

 

dólares americanos, fondos provistos, por el Joint y por la Sociedad Hebrea de Ayuda al 

Inmigrante, conocida como HIAS.
16

  

 

La ruta de escape (Polonia-Lituania-Rusia-Japón) 

Así, y aproximadamente durante un año, entre julio de 1940 y junio de 1941, los 

refugiados judíos abandonaron Lituania y llegaron a Moscú para tomar el ferrocarril 

Transiberiano que después de recorrer 10.000 km los llevaba a Vladivostok, en el 

extremo oriental de Rusia. Desde ahí los refugiados se trasladaban a Tsuruga, puerto 

pesquero japonés que fue el lugar de arribo de los judíos polacos en esta ruta de escape 

y, posteriormente, viajaban a Kobe, ciudad portuaria en donde se había formado el 

Comité de Asistencia para los Refugiados, conocido, como ya se dijo, como Jewcom.  

Es importante subrayar que en esta ruta de escape fueron indispensables los comités de 

asistencia al refugiado, como el mencionado Jewcom y los organismos de socorro, 

principalmente el Joint, que desempeñaron un rol esencial al otorgar ayudas y contribuir 

al pago de los boletos.  

Respecto a las cifras, aproximadas, de judíos que transitaron esta vía de escape desde 

Lituania a Rusia y de allí a Japón (entre mediados de 1940 y noviembre de 1941), 

podemos apoyarnos en varias fuentes. Así, por ejemplo, en una carta enviada a Nueva 

York, donde funcionaba la sede principal del Joint, el Sr. Tarashtzhanski, en 

representación de la filial de organismo en Vilna, informaba de la existencia de 9.064 

judíos polacos registrados por el Comité de Refugiados de la Kehilá (comunidad) en 

dicha ciudad.
17

 Entre ellos, un número estimado en 4608 personas, entre 2074 judíos 

polacos, 2203 judíos alemanes y 331 de otras nacionalidades, dejaron atrás Lituania y 

viajaron hacia Rusia y luego a Japón, en el periodo comprendido entre julio de 1940 y 

noviembre de 1941.
18

  

                                                           
16

 HIAS se creó hacia 1900 con el propósito de sostener las necesidades del ritual de entierro judío. 

Posteriormente, esta sociedad se dedicó a prestar asistencia a las comunidades judías de Europa que 

sufrieron el impacto de la Primera Guerra Mundial, tal como explica Raber (2020). 
17

 JDC (el Joint), American Jewish Joint Distribution Committee Archives, List of 9064 refugees located 

in Vilnius, March 1, 1940. Por su parte, Shatzkes, 1991, p. 265 menciona un número de 10.000 judíos de 

Polonia en Vilna. 
18

 USHMM, Colección Papeles Anatole Ponevejsky. Serie Informes. Report of the Activity of the 

Committee for Assistance to Refugees. The Jewish Community of Kobe (Ashkenazim), July 1940-

November 1941, Kobe, 1942. Así, las cifras disponibles acerca del ingreso a Japón de refugiados judíos 

polacos que habían llegado desde Vladivostok y mayoritariamente provenían de Vilna y de Kaunas 

arrojan un número estimado en 2074, según las cifras proporcionadas por el Comité de Asistencia a los 



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                12 

 
 

Sentimientos y emociones de los refugiados judíos 

 

¿Cómo trabajar las expresiones contenidas en los testimonios escritos y orales? ¿Cómo 

explorar las expresiones plasmadas en entrevistas, documentos personales, diarios y 

memorias de los refugiados? Un examen de las fuentes nos permite plantear algunas 

cuestiones. Por un lado, es factible pensar que los sentimientos y las emociones de los 

judíos al escapar de sus poblados en Polonia, dirigirse hacia la frontera con Lituania y 

refugiarse en Vilna acusaron el impacto del peligro, el horror y la incertidumbre propia 

de los tiempos de guerra. También, apuntaban a algo más, a aristas inéditas, y en 

muchos casos sin nombre, porque aludían a un genocidio sobre el cual no se tenía 

magnitud cabal ni referencia histórica posible.
19

  

En nuestro análisis de entrevistas y escritos personales de los refugiados judíos 

observamos un conjunto de sentimientos y emociones, como la preocupación, el miedo, 

el dolor, la angustia, pero también la determinación que los llevó a arriesgarse en 

huidas, tránsitos y refugios.  

En sus experiencias, y al calor de las ayudas, la asistencia y la solidaridad recibida, en 

especial por parte de asociaciones judías de auxilio a los refugiados, de los habitantes y 

de otros actores institucionales y personales, los refugiados sintieron también ilusión, 

alivio, esperanza y agradecimiento.  

Sin desconocer las singularidades de los individuos y las especificidades de sus vínculos 

y de sus entornos, a continuación, presentamos algunas reflexiones en torno a sus 

sentimientos y emociones. Podemos proponer, a modo de hipótesis, que los refugiados 

sintieron un conjunto de emociones y sentimientos que probablemente delinearon los 

                                                                                                                                                                          
Refugiados, de Kobe (USHMM, Colección Papeles Anatole Ponevejsky. Serie Informes. Report of the 

Activity of the Committee for Assistance to Refugees, the Jewish Community of Kobe (Ashkenazim), 

July 1940-November 1941, Kobe, 1942). Por su parte, la Enciclopedia del Holocausto del mismo archivo 

USHMM mencionan 2100/2200 refugiados judíos polacos y Eber (2018) proporciona la cifra de 2300 

judíos polacos que siguieron esta ruta.  
19

 Al respecto, Wieviorka (2017) señala que en el pasado el genocidio a los judíos por parte de los nazis 

no tenía nombre, salvo “entre los sobrevivientes del sumergido mundo yiddish”, para quienes “se había 

tratado de la Hurbn, la Destrucción; incluso a veces la llamaban la ´tercera Destrucción´, la que venía 

luego de la destrucción de los dos Templos. Para los demás, de un modo menos específico, y antes de que 

el proceso Eichmann lo convirtiera en un evento distintivo, estos hechos formaban parte de la generalidad 

de acontecimientos propios del ´momento de guerra´” (p. 25).  



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                13 

 

contornos de lo que Bárbara Rosenwein (2007, p. 21) define como comunidad 

emocional. Dicha comunidad emocional compartía las emociones y sentimientos que 

atravesaron al común de los refugiados judíos del nazismo pero además conllevaba 

rasgos específicos producto de su exilio y tránsito por Polonia, Lituania, Rusia y Japón. 

Las vivencias y percepciones moldeadas durante sus refugios y desplazamientos 

forjaron sentimientos y emociones comunes que delinearon los contornos de la 

comunidad emocional de judíos polacos que se salvaron mediante esta ruta de escape.  

 

Del despojo a la valoración y el agradecimiento  

Cuando los hombres y mujeres salieron de sus ciudades y pueblos en busca de un 

refugio, se enfrentaron a un amplio abanico de sentimientos y emociones. En un 

contexto signado por la expansión nazi y la dominación soviética, los judíos que 

huyeron desde Polonia hacia el Este debieron atravesar varias y numerosas dificultades 

y peligros. Tratar de llegar a un lugar seguro sin ser detenidos o asesinados, separarse de 

sus familiares para emprender las huidas, sobrevivir al clima, el hambre, la falta de 

recursos económicos, formaban parte de los obstáculos y los dramas que sufrieron en 

sus tránsitos. No es extraño, entonces, que en sus testimonios afloraran sentimientos y 

emociones como, por ejemplo, el miedo, el dolor, la preocupación y la incertidumbre.  

Además, los refugiados cada vez más se enfrentaban a la angustia y al cansancio, en su 

lucha por conseguir los documentos migratorios, que implicaban indefectiblemente 

numerosos trámites absolutamente complicados en el contexto del desarrollo de la 

guerra, con el consiguiente cierre de consulados, la falta de papeles y la necesidad de 

reunir el dinero para costear los boletos que requerían los traslados durante sus tránsitos 

para escapar y migrar.  

Extenuados y con la sensación de haber perdido la autoestima, los refugiados podían 

sentirse humillados y despojados. Estas descripciones afloraron en entrevistas y escritos 

personales de los judíos polacos y, además, se revelaron en otros documentos, como 

aquellos que reflejaban las miradas de quienes participaron en las labores de asistencia y 

rescate. En ese clima de ideas podemos inscribir, por ejemplo, el reporte de junio de 

1941, preparado por el vicepresidente del Comité de Asistencia a los Refugiados, de 



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                14 

 
 

Kobe, el Dr. Moise Moiseeff, y dirigida al Congreso Judío Mundial en Nueva York,
20

 

una valiosa fuente que localicé en la Colección Zorach Warhaftig del Archivo de Yad 

Vashem, acervo donde se encuentra abundante material sobre la situación de los judíos 

en Japón y China. Los refugiados llevaban dos años de haber sido destituidos de todo, 

financiera y espiritualmente. Habían perdido su autoestima con semejante despojo, 

afirmaba Moiseeff en dicho informe. 
21

 

Como ya se anticipó, este tipo de apreciaciones podemos relacionarlas con las 

percepciones plasmadas por los mismos refugiados. Tal fue el caso de Nejome 

Werchow, quien, como señalamos en la introducción de este artículo, había migrado a 

Argentina a través de esta ruta de escape. En uno de los pasajes de su diario de viaje 

recordaba su emoción cuando por fin recibió el buen trato de un diplomático que le 

entregó sus documentos migratorios. “Ya hacía mucho que no sentía que yo fuera algo”, 

anotaba en su manuscrito (Werchow, 2022, p. 83). Estas elocuentes palabras que 

traslucían el cansancio y las decepciones acumuladas, al tiempo que revelaban el alivio 

y la emoción de sentir nuevamente el apoyo, la solidaridad y el entendimiento por parte 

del prójimo, fueron escritas por Nejome luego de su encuentro con el cónsul argentino 

en Yokohama (Japón), Alfredo J. Ambrossoni. El cónsul, además de tratarla con 

amabilidad y cortesía, le entregó los documentos que durante tanto tiempo ella había 

esperado.  

Además del agradecimiento con algunos diplomáticos, los refugiados valoraron el 

apoyo de los habitantes, primero en Vilna y luego en Kobe (donde existía una pequeña 

comunidad judía que había formado el Comité de Asistencia a los Refugiados, el cual –

como ya se dijo- era conocido como Jewcom) y reconocían la ayuda de los miembros de 

las asociaciones de socorro a los refugiados, que desempeñaron un papel fundamental 

en la asistencia y coordinación de las ayudas. 

En el caso del refugio en Vilna, auxiliados por los comités de ayuda a los refugiados, 

como el Comité de Refugiados de Vilna y la solidaridad de los habitantes judíos de 
                                                           
20

 Situation of the Jewish refugees in Japan. Report send to The World Jewish Congress. 

https://collections.yadvashem.org/en/documents/6381991. 
21

 Esta expresión se desprende de las palabras vertidas por Moiseeff en su reporte. Al respecto, Situation 

of the Jewish refugees in Japan. Report send to The World Jewish Congress. 

https://collections.yadvashem.org/en/documents/6381991.  



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                15 

 

Vilna que alojaban en sus casas a los refugiados y les brindaban consejos y 

orientaciones para su vida en la ciudad, los judíos que huyeron de Polonia pudieron 

disfrutar de un periodo de relativa calma y tranquilidad, hasta la ocupación soviética de 

Lituania. Esta estancia favorable fue descripta en varios testimonios, como, por 

ejemplo, el ya mencionado diario de Nejome, donde ella describía el buen clima vivido 

durante el primer semestre de su exilio en Vilna (Werchow, 2022). También Yosef 

Rotenberg, un judío polaco que después de la guerra y a través de esta ruta de escape 

logró llegar a México, recordaba positivamente su estancia en la ciudad, donde había 

vivenciado cierta tranquilidad y gozado de un ambiente hogareño, por lo menos hasta la 

llegada de los soviéticos que llevaron adelante una serie de vigilancias y detenciones 

(Woldenberg, 2021).  

Los recuerdos positivos acerca de las ayudas recibidas durante el refugio en Vilna hasta 

la llegada de los soviéticos y, más tarde, en Kobe, permearon el grueso de los 

testimonios analizados. Tal fue el caso, también, de mujeres como Ruth Bercowicz 

Segal, quien tenía 18 años cuando huyó de su ciudad en Polonia, y se dirigió a Vilna, en 

donde –y luego de un dificultoso tránsito que incluyó su detención- logró reencontrarse 

con su padre, quien había llegado primero. Desde allí, como otros judíos polacos que se 

salvaron por esta vía, se trasladó a Japón y finalmente logró migrar a Nueva Zelanda 

primero, y a Estados Unidos después.   

Ruth, como otras y otros refugiados que recorrieron estos senderos de escape y 

posteriormente pudieron emigrar, agradecía la amabilidad y la solidaridad de los judíos 

en Kobe, quienes ayudaron a los refugiados incluso cocinando para ellos. Había algunas 

pocas familias allí, en Kobe, recordaba Ruth, y ellos prepararon comida europea para 

nosotros y eso fue de gran ayuda, admitía. Incluso ellos actuaron como traductores, 

porque vivían allí, sabían japonés y por supuesto eso fue de gran importancia para los 

refugiados.
22

 

Ruth definía a los japoneses como gente muy tranquila, considerados, amables, gente 

muy agradable evocaba. Afirmaba que incluso fueron atentos cuando les vendieron 

frutas y vegetales, también fueron atentos con el precio. Valoraba el apoyo de los 

habitantes de Japón, que frente a la situación de los refugiados que no conocían el 

idioma, contaron con su solidaridad. Tal fue el caso del día que los refugiados fueron al 

                                                           
22

 USHMM, Oral history interview with Ruth Segal, 1991. 



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                16 

 
 

edificio de la comunidad judía de Kobe y allí los japoneses les regalaron manzanas 

frescas y les explicaron que podían hacer jugo.
23

 

El agradecimiento con los habitantes de Japón y con la comunidad judía que residía allí 

era unánime. Este reconocimiento se plasmó en las fuentes escritas y orales analizadas 

(memorias, diarios personales y entrevistas), donde los refugiados elogiaban la 

amabilidad, la atención y la solidaridad recibida en Japón.  

Otra muestra en ese sentido se observó en el testimonio de Yonia Fain, quien a través de 

esta ruta de escape migró a México al finalizar la guerra. Fain, quien llegó a ser un 

conocido poeta y pintor, valoraba el rol cumplido por la comunidad judía de Kobe, la 

cual los auxilió en su refugio y tránsito.
24

  

 

Entre la esperanza y la aflicción  

Cuando por fin los judíos contaron con el dinero, los documentos y los pasajes para 

migrar, afloraba la ilusión de recomenzar la vida en tierras lejanas a la guerra y a la 

persecución. Sin embargo, estos sentimientos de esperanza convivían con la 

incertidumbre y el sufrimiento por la situación de los familiares que no habían podido 

salir de Europa y enfrentaban entonces el destino más temido. Esta aflicción se 

incrementaba en consonancia con la difusión de las noticias acerca del exterminio al 

pueblo judío por parte de los nazis y sus colaboradores.  

Así, a pesar de la tranquilidad y el alivio que trajo aparejado para los refugiados su 

estadía en Japón, ellos expresaban en sus testimonios como la preocupación por sus 

familiares los afectaba todo el tiempo, más aún en la medida que se difundían las 

noticias sobre el desarrollo de la guerra y el avance de los nazis en Europa. Con lo cual, 

mientras evocaban los buenos tratos, la hospitalidad y la belleza del país que los alojó, 

los judíos no dejaban de recordar a sus parientes y sufrían pensando en lo que estarían 

viviendo. “El corazón de ellos estaba con sus parientes que estaban atrás y las noticias 

eran terribles”, recordaba Fain en su testimonio.
 25

  

 

                                                           
23

 USHMM, Oral history interview with Ruth Segal, 1991. 
24

 USHMM, Oral history interview with Yonia Fain, 1999.  
25

 USHMM, Oral history interview with Yonia Fain, 1999. 



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                17 

 

Fuimos afortunados 

Por otra parte, un horizonte común entre los hombres y las mujeres que atravesaron 

estas experiencias de tránsito, refugio y migración fue el sentir que ellos fueron 

afortunados en comparación con las atroces vivencias de quienes sufrieron 

deportaciones, estuvieron escondidos, fueron enviados a los campos de concentración y 

exterminio y padecieron torturas y humillaciones.
26

  

Al respecto, me gustaría recuperar nuevamente la trayectoria de Yonia Fain, quien 

expresaba con nitidez este sentimiento. Según sus expresiones, frente a lo que hicieron 

los nazis con sus familiares, con los habitantes de cada lugar, con cada ciudad, en 

definitiva, con el asesinato de los nazis al pueblo judío, ellos sufrieron por la pérdida de 

todo lo que conocían, pero al mismo tiempo sintieron que estaban vivos, que su vida era 

un regalo. Trataron de aceptar ese accidente, pensaron la sobrevivencia como una cierta 

obligación y buscaron darle a la vida un sentido. En su caso, él decidió hacer del arte su 

vida y dedicarse a retratar la existencia del hombre, su derecho al trabajo y a la vida.
27

 

Dicha aspiración se manifestó durante los primeros años de la posguerra, con su 

acercamiento en México al muralismo de la mano de Diego Rivera, tema que escapa a 

los objetivos de este trabajo.  

Por otra parte, los refugiados se sentían afortunados al haber contado con la ayuda de 

sus familiares que habían insistido y realizado sostenidos esfuerzos por lograr conseguir 

los papeles migratorios, favorecer las ayudas y, sobre todo, habían asumido en muchos 

casos las decisiones, riesgosas e impredecibles que implicaban las huidas y tránsitos en 

plena guerra. En esos parámetros podemos situar, por ejemplo, las expresiones de Susan 

Bluman, una joven mujer judía polaca que se salvó del Holocausto mediante esta ruta 

del Lejano Oriente y, finalmente, logró migrar a Canadá en 1941. Según afirmaba, ella 

“fue muy afortunada porque su esposo era muy persistente e iba todo el tiempo a Tokio 

a tratar de conseguir las visas para tratar de encontrar para ellos un lugar de refugio, lo 

cual no era muy fácil”.
28

  

                                                           
26

 Los sobrevivientes del Holocausto, por su parte, expresaron en sus testimonios estos sentimientos de 

ser afortunados, tener suerte, como una de las explicaciones posibles a su sobrevivencia. No es propósito 

de estas páginas ahondar en esta problemática, cuya profundidad y especificidad excede el alcance de este 

trabajo. Para un análisis al respecto me gustaría mencionar, especialmente, el de Wang, 2018. 
27

 USHMM, Oral history interview with Yonia Fain, 1999. 
28

 USHMM, Oral history interview with Susan Bluman, 1999.  



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                18 

 
 

Por su parte, Raquel Berman, quien era una niña cuando llegó a México en los años 

1940, procedente de esta ruta de huida, consideraba que el mérito había sido de su 

padre, al decidir y encauzar a toda la familia para escapar en el momento preciso.
29

 

La sensación de haber sido afortunados se entrelazaba otras veces con la propia valía y 

el reconocimiento de sus potencialidades y fortalezas. Qué habría sido de mí sí me 

hubiera quedando esperando, se preguntaba Werchow (2022, p. 76), en su diario, al 

recordar los consejos de su marido desde Argentina, quien -frente a su telegrama 

solicitándole dinero-, le pedía que tenga paciencia.    

 

Desilusión: la pérdida de Europa 

Una lectura de los testimonios permite observar un aspecto vertebrador de las 

experiencias de los refugiados judíos durante la guerra y los años inmediatamente 

posteriores. Me refiero a la sensación de pérdida y de decepción ante la observación de 

una situación dramática y de proporciones hasta entonces inéditas. Las manifestaciones 

de la guerra, el impacto de la destrucción y de la persecución generaron en quienes 

debieron abandonar sus hogares para intentar salvarse una sensación abrumadora y 

dolorosa. Ellos ya no pertenecían a este mundo, no poseían más el hogar que habían 

tenido. La Europa que ellos conocían se había perdido. No existía más. Arrasada por la 

guerra, dañada por los enfrentamientos, la vida en Europa, su rica cultura, evocada y 

valorada por los refugiados, se enfrentaba a las consecuencias de las políticas de 

segregación, discriminación y exterminio.  

  En los testimonios examinados las emociones y los sentimientos eran de 

pesimismo, de desilusión y de angustia frente a la destrucción de los que ellos 

denominaban la rica cultura europea. En el caso que analizamos, es decir, en las 

vivencias de los judíos polacos que migraron fuera de Europa para salvarse de la guerra 

y el Holocausto, las sensaciones eran contundentes. Polonia, y todos aquellos lugares de 

Europa oriental donde habían vivido no existían más, era un mundo destruido y con esa 

devastación se perdían sus manifestaciones culturales tan ricas y apreciadas.  

                                                           
29

 La entrevista a Raquel Berman fue realizada por Mónica Unikel, el 6 de noviembre de 2023 y difundida 

en la página de la Sinagoga Histórica Justo Sierra 71, de México, en Facebook.   



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                19 

 

Europa afectada por la guerra no era más la Europa culta, de la civilización y de la 

prosperidad. Especialmente para aquellos que debieron huir o fueron asesinados, la 

Europa de paz y cultura había desaparecido. Era un mundo perdido, del cual los 

refugiados judíos daban cuenta en sus testimonios.  

Al respecto, podemos recuperar nuevamente las conmovedoras palabras de Nejome 

Werchow, vertidas en su diario, especialmente un pasaje referido a su travesía en el 

barco, el Africa Maru, navío japonés de carga y de pasajeros que embarcó en Kobe el 30 

de abril de 1941, transportándola a ella y a otros refugiados judíos polacos. Sin 

encontrar respuestas, ni consuelo, se preguntaba así misma: “cuál es el sentido de la 

bella y rica cultura que Europa Oriental dio al mundo, si ahora la tierra está sembrada 

con enemistad, odio, sangre y furia. Cuál es el sentido de su bondad cuando la mano 

feroz tomó el timón. Y cuándo se calmará alguna vez el sitio del dominio efervescente y 

se aniquilará la crueldad. Y cuándo llegará lo que se espera… no lo sé” (Werchow, 

2022, p. 105). 

Europa en tiempos de la Segunda Guerra Mundial, el nazismo y la dominación soviética 

era un espacio de muerte y de destrucción. Un “volcán lúgubre” la denominó Nejome. 

Recordaba la guerra y su desarrollo, evocaba la situación de sus paisanos en Polonia y 

exclamaba: “ojalá las personas tuvieran sentido común para huir del volcán lúgubre 

llamado Europa, que es constantemente un campo de derramamiento de sangre y 

víctimas. Escribo estas palabras y se me cae la carne cuando recuerdo que mi familia 

vive ahora en un rincón tan oscuro como Kobryn…” (Werchow, 2022, p. 102). 

Esta desilusión ante la ausencia de un lugar en el mundo en el cual antes se había 

habitado, vivido, formado parte de una familia y de un pueblo, aquella residencia en 

Europa que les estaba vedada con las persecuciones raciales del nazismo, y la 

dominación soviética que los volvía vulnerables, en definitiva esa decepción ante la 

pérdida de pertenencia, de identificación, que se operaba con el terror de los nazis, y la 

ocupación de los rusos de sus territorios, esa decepción contrastaba con la esperanza 

ante la nueva vida que ofrecía la migración, el desplazamiento, la salida de Europa. Y 

las Américas, Argentina, para algunos, ofrecía precisamente ese bálsamo, esa 

posibilidad de volver a sentirse parte de algo y poder forjar un nuevo hogar.  

 “En Argentina se puede vivir una vida muy bella. Más tranquila y pacífica, como fue 

alguna vez en Europa, porque es la hoja más sangrienta de la historia actual” (Werchow, 



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                20 

 
 

2002, p 113), afirmaba Nejome en su diario, en julio de 1942, al cumplirse un año de su 

arribo al país sudamericano y su instalación en la norteña provincia de Tucumán.    

En una tónica semejante podemos situar las palabras de Yonia Fain, quien también 

debió escapar de Europa para encontrar la salvación y sobre el cual ya nos referimos en 

páginas anteriores. Como Nejome, el costo pagado fue altísimo. Sus familiares 

quedaron en aquella Europa dañada para siempre por el nazismo y la guerra.  

El asesinato por parte de los nazis a los miembros del pueblo judío que vivía en Europa 

oriental significó para los refugiados como Yonia Fain la pérdida del mundo conocido y 

al mismo tiempo implicaba un amplio y nuevo desafío para ellos. Según las 

percepciones y emociones de Fain, ellos, ante su sobrevivencia, se enfrentaban a una 

cierta obligación que consistía más que en interrogarse acerca de los motivos de su 

salvación en el deber que tenían de conferirle a la vida nuevos sentidos –como ya 

sugerimos antes- y en esa dirección, Fain aspiraba a retratar lo terrible en Europa con 

Stalin y con Hitler.30   

Las percepciones de los refugiados tenían su correlato con la realidad. En efecto, sus 

lugares de vida y de trabajo, los espacios de rezo y de sociabilidad, las múltiples 

manifestaciones de las vivencias judías en Europa habían sido removidos con la 

dominación alemana y más tarde soviética. Centrándonos en los judíos de Polonia 

podemos señalar que el grueso de ellos no volvió después de la guerra y la Shoá. 

Edificaron sus nuevas vidas en las Américas, en el antiguo Mandato Británico en 

Palestina, y en otras latitudes donde encontraron refugio del nazismo.  

La Europa que existía antes de la guerra y la que se reconstruyó después dejó fuera a un 

porcentaje considerable de su antigua población: la judía. Es cierto que en las décadas 

posteriores nuevas migraciones judías llegaron a Europa, especialmente procedentes de 

los antiguos dominios soviéticos y, sobre todo, de Rusia. Sin embargo, aquellos 

sobrevivientes del Holocausto y refugiados judíos no volvieron en su mayoría a sus 

antiguos hogares. Algunos se desplazaron dentro de la misma Europa. Buscaron refugio 

en países que ofrecían cierta seguridad pero el grueso de ellos encontró refugio seguro 

fuera del continente europeo.  

                                                           
30

 USHMM, Oral history interview with Yonia Fain. 



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                21 

 

 

Recapitulación y avance: los refugiados judíos de Polonia como una comunidad emocional  

 

Al investigar los itinerarios de refugiados judíos polacos que lograron salvarse de la 

guerra y el Holocausto a través del escape y la migración desde Japón me interesó 

analizar las percepciones, emociones y sentimientos que acompañaron sus experiencias. 

Basándome principalmente en el análisis de sus expresiones, vertidas en diarios 

personales y testimonios orales, fue factible observar un conjunto de hilos comunes que 

unieron sus trayectorias,
31

 como el dolor desgarrador, por separarse de su familia y la 

incertidumbre de no conocer su paradero en el opresivo contexto de la guerra y el 

avance de la persecución contra los judíos en Europa. Además, en su huida, los judíos 

sufrieron el cansancio, el miedo y la angustia ante los innumerables peligros que los 

acechaban, en una coyuntura donde eran perseguidos y su vida era la que estaba en 

juego.
32

 

El gran abatimiento que afectaba a los refugiados, quienes debieron salir de sus países 

de origen y carecían de posibilidades de regresar, era descripto por los refugiados en sus 

testimonios. A esta situación se le añadía la carencia de recursos que padecían los 

refugiados. En ese contexto, no fueron pocos los que experimentaron pesimismo y 

desconsuelo, al recordar la situación de sus seres queridos atrapados en la guerra y la 

expansión nazi. La realidad de la contienda bélica y la ocupación de buena parte de 

Europa por la Alemania nazi, se sumaba a la desesperación que los aquejaba por su 

familia y, la angustia se incrementaba al enterarse de las noticias sobre los países 

ocupados y pensar en el destino de sus familiares. 

                                                           
31

 Para otros contextos y problemáticas, y salvando las distancias con nuestras fuentes, resultaron 

sugerentes aportes como el de Bartolucci (2020), quien analiza las trayectorias revolucionarias en la 

Argentina de los 1970 a partir de la reiteración permanente en los documentos de una serie de emotives. 

También, fueron útiles las contribuciones de Peire (2020), al estudiar el léxico de los afectos hacia las 

patrias que se observan en las fuentes atendiendo a las repeticiones, los desplazamientos, los cambios y 

los lugares de enunciación.    
32

 En esa dirección, podemos mencionar el artículo de Kaltczewiak (2019), sobre las experiencias de los 

refugiados judíos en Brasil y Argentina. Por su parte, en su investigación sobre los refugiados en México, 

Siman (2021, pp. 36-37) señala que los refugiados atravesaron experiencias traumáticas ante la necesidad 

constante de escapar, las posibilidades que enfrentaban de ser denunciados, la inseguridad de los caminos, 

el miedo al rechazo de las autoridades fronterizas, la falta de alimentos y el hambre, que se conjugaban 

generando una sensación de vulnerabilidad extrema.  



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                22 

 
 

Como habíamos sugerido, los refugiados sufrieron angustias, pesares, preocupaciones e 

incluso culpas -podríamos agregar- por separarse en muchos casos de sus parientes más 

cercanos, que habían quedado atrás -como decían en sus testimonios los refugiados-, 

sufriendo las consecuencias de la guerra y el terror nazi. Este pesar embargó a quienes si 

bien lograron salvarse de la Shoá padecieron el interminable dolor por la pérdida de sus 

familiares, amigos y conocidos.
33

  

Probablemente quienes perdieron a sus seres queridos en el Holocausto y consiguieron 

migrar, compartieron emociones y se sintieron parte de un mismo colectivo. Dicho en 

otros términos, los refugiados judíos polacos podían sentirse parte de una misma 

comunidad emocional, para emplear la categoría de Rosenwein, que recuperamos en 

este trabajo. Una comunidad emocional que albergaba a los hombres y mujeres que 

vivieron la guerra y fueron testigos directos de la destrucción que los había arrebatado 

de sus lugares de origen y separado de sus lazos más íntimos. En dicha comunidad 

emocional, se reveló también la tristeza y el lamento ante la destrucción del judaísmo 

europeo y de sus manifestaciones culturales. Los refugiados lamentaron la pérdida de 

sus raíces, sufrieron frente a la pérdida del lugar, de su patria y, en definitiva, de aquella 

Europa, descripta en términos de civilización y cultura. Obligados a huir de sus hogares, 

despojados y perseguidos, los judíos que escaparon del nazismo transitaron esos 

sentimientos de congoja y de desconsuelo.  

Ahora bien, si todo lo expuesto hasta aquí puede extenderse al conjunto de los 

refugiados judíos del nazismo, en el caso de los hombres y las mujeres que se salvaron 

al recorrer la ruta de escape Polonia-Lituania- Rusia-Japón, afloraron, además, algunas 

especificidades. En especial, la valoración a la tranquilidad y relativa calma 

experimentada en Vilna, antes de la llegada de los soviéticos, el elogio a la amabilidad y 

                                                           
33

 Este padecer fue muy bien explicado por Schwarzstein (1999, pp. 117 y 130), quien en su análisis de 

los refugiados judíos alemanes que huyendo del nazismo migraron a Argentina, menciona la culpa, la 

angustia que sintieron ante sus familiares que habían quedado en Europa. En una tónica semejante, 

Spitzer, en su libro sobre los refugiados judíos alemanes que migraron a Bolivia, apunta (apoyado en el 

diario del refugiado Arthur Popp), como al dejar de forma forzosa su tierra y llegar a la nueva patria, los 

judíos sintieron “alivio por haber salido vivos aunque no siempre intactos”. También sufrieron una 

inmensa pena ante la separación con familiares y amigos, la pérdida traumática del hogar y las 

posesiones, la ruptura de su conexión con su lugar de origen, su entorno social y cultural, sus profesiones 

y sus vidas (Spitzer, 2021, pp. 86 y 92).    



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                23 

 

la hospitalidad recibida en Japón y el agradecimiento a la ayuda obtenida por parte de 

los miembros del Jewcom, formaron parte de estas percepciones compartidas.  

Incluso, una suerte de recuperación de la autoestima sintieron los judíos polacos 

salvados a través del Lejano Oriente, por la vía de las acciones de asistencia y rescate 

instrumentadas por integrantes de los organismos de ayuda a los refugiados y los 

auxilios que les brindaron los habitantes judíos en ciudades como Vilna y Kobe.  

  

A modo de cierre 

 

Estas páginas analizaron algunas aristas relacionadas con la huida y la supervivencia 

judía durante la Segunda Guerra Mundial. En especial, mi objetivo consistía en avanzar 

en un análisis de los aspectos emocionales de la salvación judía a través del Lejano 

Oriente. Sin el propósito de agotar el tema con este trabajo, podríamos proponer la 

conformación de una comunidad emocional entre los refugiados judíos polacos del 

nazismo, en la cual algunos de sus contornos serían la ambivalencia entre: por un lado, 

el alivio y la esperanza de migrar y reconstruir sus vidas, al otro lado del océano y, por 

el otro, la preocupación por sus familiares en Europa y el sufrimiento interminable de 

haber perdido a los suyos en la guerra y la Shoá.  

Otro sentimiento que se plasmó en los testimonios de los refugiados analizados fue el 

sentirse afortunados, en comparación con las trágicas experiencias de quienes fueron 

asesinados y sufrieron humillaciones y torturas en guetos, campos de concentración y de 

exterminio en el Holocausto.  

Además, la pérdida del mundo conocido y las manifestaciones de pesimismo u 

desilusión ante el vacío que enfrentaron con la guerra y la destrucción de sus espacios 

de vida, trabajo y sociabilidad, recorrieron las narraciones de los refugiados. Estos 

sentimientos, denotaban la desesperanza y la tristeza ante lo que podríamos considerar 

como la pérdida de sus raíces y de aquella Europa representada como un territorio de 

civilización y cultura.  

En el caso puntual analizado en ese artículo, acerca de las vivencias de los judíos 

polacos que se salvaron mediante la ruta del Lejano Oriente, es plausible, a su vez, 

detectar algunas características singulares. Así, una faceta clave de esta comunidad de 

hombres y mujeres sería, a mi entender, la recuperación de la autoestima, a través del 



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                24 

 
 

sentimiento de apoyo, la solidaridad, la hospitalidad y el entendimiento recibido por 

parte del prójimo. En tal sentido, el refugio en Vilna y, más tarde, la estadía en Kobe, 

aunque breve para algunos de los refugiados, desempeñaron un papel clave. Despojados 

de sus hogares y lazos, sufriendo las precariedades y vicisitudes propias de su condición 

de refugiados -padeciendo, entre otras afecciones, el miedo, la angustia, el dolor, el 

cansancio-, los judíos que escaparon de Polonia y lograron salvarse a través de esta ruta 

de escape, pudieron restituir su sentimiento de valoración mediante los buenos tratos 

recibidos por parte de ciertos funcionarios consulares, la generosidad de algunos 

habitantes en Vilna y en Japón y las ayudas brindadas por aquellos hombres y mujeres 

que integraron comités de asistencia a los refugiados, como el Jewcom, organismo que 

desempeñó un papel aún poco explorado en las redes de rescate judío durante la 

Segunda Guerra Mundial.  

Estrechamente relacionado con lo anterior, el agradecimiento fue una constante en las 

experiencias de los refugiados. En este reconocimiento ocupaban un lugar central los 

apoyos recibidos por parte de los miembros de los comités de ayuda a los refugiados, 

funcionarios consulares, y representantes de organismos renombrados como el Joint. 

Además, y sobre todo en el caso de los jóvenes y, especialmente, de quienes entonces 

eran niños, este agradecimiento incluía en ocasiones a los familiares que habían sabido 

tomar las decisiones oportunas, encauzar los esfuerzos y arriesgarse en aquellos 

tránsitos dirigidos a lograr la migración y, por ende, la salvación en tiempos de la 

guerra.  También, los refugiados reconocían su propio valor al haberse animado a 

emprender estas huidas, demostrando así su autonomía y determinación en el tenebroso 

contexto de persecuciones y violencias.  

 



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                25 

 

Bibliografía  

Avni, H. (2003). “La guerra y las posibilidades de rescate”, en A. Milgram (editor). 

Entre la aceptación y el rechazo. América Latina y los refugiados judíos del nazismo 

(pp.13-36). Jerusalén: Instituto Internacional de Investigación del Holocausto, Yad 

Vashem.  

Bartolucci, M. (2020). “La emoción místico-patriótica de derecha e izquierdas 

revolucionarias. Memorias y discurso de Juan Francisco Guevara y Raimundo Ongaro, 

1970”, Anuario del Instituto de Historia Argentina, 20 (1), e119. 

Bjerg, M y Gayol, S. (2020). Presentación Dossier: “Historia de las Emociones y 

Emociones con historia”, Anuario del Instituto de Historia Argentina, 20 (1), e119.  

Devoto, F. (2009). Historia de la inmigración en la Argentina, Buenos Aires, 

Sudamericana. 

Eber, I. (edit) (2018). Jewish Refugges in Shanghai, 1933-1947. A Selection of 

Documents, Archive of Jewish History and Culture, 3, Vandenhoeck & Ruprecht, 

Göttingen.  

Gleizer, D. (2011). El exilio incómodo. México y los refugiados judíos. 1933-1945. 

México: El Colegio de México /Universidad Autónoma Metropolitana-Cuajimalpa.   

Kalczewiak, M. (2019). “We Hope to Find a Way Out from Our Unpleasant Situation: 

Polish-Jewish Refugees and the Escape from Nazi Europe to Latin America”, American 

Jewish History, vol. 103, N° 1, pp. 25-49. 

McDonald, N. (2019). The Serene Skies of Kobe. Memproes of the Kobe Jewish 

Refugee Community, 1940-1941. East Asian Studies Journal, XLIII, 45-59.   

Medzini, M. (2016). Under the shadow of the rising sun. Japan and the Jews during the 

Holocaust Era, Boston, Academic Studies Press.  

Milgram, A., editor (2003). Entre la aceptación y el rechazo. América Latina y los 

refugiados judíos del nazismo, Instituto Internacional de Investigación del Holocausto, 

Yad Vashem, Jerusalén. 

Moscoso Sanabria, Javier y Zaragoza Bernal, Juan Manuel (2014). “Historias del 

bienestar. Desde la historia de las emociones a las políticas de la experiencia”, 

Cuadernos de Historia Contemporánea, vol. 36, pp. 73-88. 



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                26 

 
 

Peire, J. (2020). “Emociones y sentimientos patrióticos (1767-1828): Esbozo para un 

estudio de los patriotismos en el Río de la Plata”, Anuario del Instituto de Historia 

Argentina, 20 (1), e119.  

Plamper, J. (2014). “Historia de las emociones. Caminos y retos”, Cuadernos de 

Historia Contemporánea, vol. 36, pp. 17-29. 

Raber, A. (2020). “La migración de los sobrevivientes del Holocausto a la Argentina a 

través de Paraguay”, en Emmanuel Kahan, Wanda Wechsler y Ariel Raber 

(compiladores), Hacer Patria. Estudios sobre la vida judía en Argentina, Buenos Aires, 

Teseo, pp. 141-167. 

Roselló Soberón, E. (2021). “Afectos, pasiones y sentimientos. Algunas preguntas para 

la historia de la emociones en la Nueva España y la Edad Moderna, siglos XVI-XVIII”, 

en María del Pilar Martínez López-Cano (coord.). Enfoques y perspectivas para la 

historia de Nueva España, edición digital en PDF, México, Universidad Nacional 

Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas (Teoría e Historia de la 

Historiografía 15).  

Rosenwein, B. (2007). Emotional communities in the Early Middle Ages, Estados 

Unidos, Cornell University Press.  

Shatzkes, Pamela (1991). “Kobe: A Japanese Haven for Jewish Refugees, 1940-1941”, 

Japan Forum, Vol. 3, N° 2, pp. 257-273. 

Siman, Y. (2021). “Tránsito y llegada de Refugiados judíos y Sobrevivientes del 

Holocausto a México, 1939, 1960”, Comparative Cultural Studies: European and Latin 

American Perspectives, 11, pp. 29-44.  

Schwarzstein, D. (2006). “Entre la tierra perdida y la tierra prestada: refugiados judíos y 

españoles en la Argentina”, en Fernando Devoto y Marta Madero, Historia de la vida 

privada en la Argentina. La Argentina entre multitudes y soledades. De los años treinta 

a la actualidad, directores, Buenos Aires, Taurus [Primera edición de 1999], pp. 111-

139. 

Spitzer, L. (2021). Hotel Bolivia. La cultura de la memoria en un refugio del nazismo, 

La Paz, Plural editores.  



Vanesa Teitelbaum 

 
 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                27 

 

Teitelbaum, V. (2020). “De Polonia a Tucumán: emociones de un exilio en la Segunda 

Guerra Mundial”, Revista Electrónica de Fuentes y Archivos, N° 11, pp. 132-150.  

-------------- (2021a). “Migración en tiempos de la Segunda Guerra Mundial. El caso de 

una mujer judía a Tucumán”, Historia y Memoria, N° 22, pp. 285-321.   

Teitelbaum, V. (2021b). "Sentimientos, experiencias y refugio judío en Tucumán 

(Argentina), 1939-1946”, Andes, Antropología e Historia, Vol. 32, N° 2, pp. 1-30. 

---------------- (2022). El viaje de Nejome. Refugiados judíos en la Segunda Guerra 

Mundial. Temperley: Tren en Movimiento. 

--------------- (2024a). "Refugiados judíos polacos: huida y rescate a través de Japón, 

1940-1941”, Historia y Guerra, N° 5, pp. 147-160. 

---------------------- (2024b). “Experiencias de tránsito y refugio en los judíos polacos en 

tiempos de guerra”, Sociohistórica, N° 53, pp. E227. 

………………(2024c). “Entre el dolor y el alivio: un análisis de testimonios de 

refugiados judíos polacos en la Segunda Guerra Mundial”, ponencia presentada en las 

XIX Jornadas Inter-escuelas Departamentos de Historia desarrolladas en Rosario, 

Argentina, entre el 18 y el 21 de septiembre de 2024. 

…………….  (2024d). “War Exiles. Polish Jewish refugees in the 1940s” (“Exiliados 

de guerra”. Un análisis de las emociones de los refugiados judíos polacos en los años 

1940), Colloque exilés déplacés - MSH - Université Clermont Auvergne, 25-27, 

Novembre, 2024, Colloque Interdisciplinaire, Maison Des Sciences de L¨Homme de 

Clermont –Ferrand, France. 

Visakosky, N. (2015). Argentinos, judíos y camaradas. Tras la utopía socialista, 

Buenos Aires, Editorial Biblos, Colección La Argentina Plural.  

Werchow, N. (2022). “Impresiones en forma de diario a lo largo de los últimos dos años 

desde 1939”, en V. Teitelbaum. El viaje de Nejome. Refugiados judíos en la Segunda 

Guerra Mundial (pp. 73-21). Temperley: Tren en Movimiento.    

Wang, D. (2018). Los niños escondidos. Del Holocausto a Buenos Aires, Buenos Aires, 

Marea Editorial [Primera edición 2004].  

Wieviorka, A. (2017). Comprender, testimoniar, escribir, en I. Jablonka y A. Wieviorka 

(compiladores). Nuevas perspectivas sobre la Shoá (pp. 25-37). Buenos Aires: 

Universidad Nacional de Quilmes.  

 



 

“De dolor, aflicción y esperanza: huidas y migración a las Américas de los refugiados judíos en 

tiempos de la Segunda Guerra Mundial” 

 
 

 

 
Cuadernos del Ciesal, N° 24, Vol. 2, 2025, UNR, Rosario (Argentina)                28 

 
 

 

Recepción: 29/04/2025 

Evaluado: 28/08/2025 

Versión final: 22/09/2025  

 

 

 

 

 

 

 

 

 


